
ГОСУДАРСТВО И ПРАВО, 2005, № 10, с. 21-27

-     • = ДИСКУССИИ И ОБСУЖДЕНИЯ — ==

ФИЛОСОФИЯ ИСТОРИИ И ГОСУДАРСТВО
© 2005 г. В.

Необходимость рассмотрения вопросов, за­
трагивающих статус государства в связи с идеями 
и концептуальными построениями философии 
истории, диктуется прежде всего потребностью 
изучения исторического опыта народов по поли­
тико-правовым проблемам, относящимся к наи­
более важным аспектам их жизнедеятельности. 
Этот опыт особенно ценен в условиях ускорения 
социально-политических процессов, в обстановке 
значительных исторических трансформаций. 
Вместе с этим проблема будущего государства и 
развития государственности в последние годы 
стала весьма актуальной и потому, что в зарубеж­
ной и отечественной литературе на основе фило­
софско-исторических обобщений нередко дела­
ются далеко идущие радикальные предложения 
по перестройке как внутригосударственных, так 
и международных отношений.

Оценивая ход и итоги исторического развития, 
некоторые представители западной философии ут­
верждают, что существующее сегодня “концепту­
альное оснащение” философии истории является 
“непригодным”, а известные нам “культурные тра­
диции” “все больше теряют характер... интерпре­
тации мира, природы и истории в целом”. По их 
убеждению, “в настоящее время не существует эк­
вивалента для функционального обеспечения, ко­
торое выполняла ныне разрушающаяся традицион­
ная система мира”1 2.

1 Старший научный сотрудник ИГП РАН, кандидат юриди­
ческих наук.

2 Хабермас Ю. О субъекте истории. Краткие замечания по 
поводу ложных альтернатив // Философия истории. М., 
1995. С. 283 и след.

3 См.: Васкес Дж. Постпозитивистское течение // Теория 
международных отношений на рубеже столетий. М., 2002. 
С. 2'27-229; НеклессаА.И. Конец эпохи большого модерна. 
М„ 1999.

4 См.: Бэкон Ф. Соч. В 2-х т. Т. 2. М., 1972. С. 12, 15, 77-79; 
Михаленко Ю.П. Ф.Бэкон и его учение. М„ 1975. С. 223­
250; Реале Д., Антисери Д. Западная философия от исто­
ков до наших дней. Т. 3. СПб., 1*996. С. 1151-162, 165-169.

5 См.: Реале Д., Антисери Д. Указ. соч. С. 459-460.

Причина кроется в несоответствии существу­
ющей ныне международной ситуации традицион­
ной парадигме мирового развития. Как полагают 
некоторые зарубежные и отечественные иссле­
дователи, эта ситуация ставит под сомнение цен­
ность разработанных до этого концептуальных 
решений, равно как и весь проект модерна в це­
лом. Идеология Просвещения и все последующие 
концепции экономической, политической и пра­
вовой эволюции, с их точки зрения, представляют 
собой не более чем иллюзии, стоящие в одном ря­
ду с прочими выдумками, изобретенными для сла­
бых и побежденных3.

В. Ермошин1

С нашей точки зрения, эпоха Просвещения 
представляет собой одно из самых светлых явле­
ний в истории Нового времени. Важнейшее зна­
чение этой эпохи состоит в обращении к социаль­
ному опыту, к его пересмотру и переоценке. На 
основе анализа прошлого и настоящего идеологи 
Просвещения пришли к выводу о необходимости 
изменения общества, социальных отношений и 
политики и образованию новых социальных 
структур и отношений на основе идей добра, 
справедливости и научных знаний. И, пожалуй, 
впервые значение и роль человеческого сознания 
в развитии общества получили столь высокую 
оценку.

Насколько известно, главное в Просвещении - 
это вера в способности и разум человека. Устами 
одного из мыслителей той эпохи, просветители 
декларировали: “Знание и могущество человека 
совпадают, ибо незнание причины затрудняет 
действие”. Решая эту задачу, они обнаружили 
низкий уровень воздействия культуры на соци­
альную действительность и, в частности, очень 
слабое влияние ее ценностей, стандартов и пра­
вил на развитие социальных отношений. Вместе с 
этим они признали необходимым вывести разум 
из состояния неопределенности и отказаться от 
философских канонов античности, нередко фик­
сировавших внимание на моментах весьма уд;і- 
ленных о. делсвл.ельных проблем социального 
бытия. Наука может и должна изменить условия 
человеческой жизни, ибо она является специаль­
но созданным инструментом для разрешения воз­
никающих в жизни проблем. И в этом плане осо­
бое значение имели выводы просветителей о свя­
зи теории с практикой как важнейшем условии 
целесообразной и целенаправленной деятельнос­
ти народов4.

Новые идеи и представления привели просве­
тителей не только к выводу о тесной связи фило­
софии с историей, правом и политикой5, но и к до­
статочно широким обобщениям о существовании 
закономерностей исторического развития и о 
возможности прогресса человеческого общества 
и его институтов. Подчеркивая особую значи­
мость изучения истории, Т. Кондорсе писал, что 

21



22 ЕРМОШИН

она является фундаментом науки, “с помощью 
которой можно предвидеть прогресс человечес­
кого рода, направлять и ускорять его”6. Пример­
но в том же духе высказывались М.Ф. Вольтер, 
которому принадлежит авторство термина “фи­
лософия истории”, А. Тюрго, Болингброк и неко­
торые другие7.

6 Философия истории. Антология. М„ 1995. С. 44.
7 См., например: Болингброк. Письма об изучении и пользе 

истории. М., 1978. С. 11.
8 См.: Фергюсон Й. Глобальное общество в конце двадцато­

го столетия II Международные отношения: социологичес­
кие подходы. М., 1998. С. 217-218.

9 См.: там же. С. 197 и след.
10 См.: Макиавелли Н. Государство. Размышления над пер­

вой декадой Тита Ливия. Минск, 2003. С. 118-119.
11 Блннгии И.Ю. Йстоірйя гоуударственного прааа : ■ 

политики от XV! в. по настоящее время. СПб., 1874. С. 17, 
18.

12 Гоббс Т. Соч. В 2-х т. Т. 1. М„ 1991. С. 374; Т. 2. С. 48.
13 См., например: История политических и правовых уче­

ний. М., 1983. С. 317 и след.
14 См.: Прокопович Ф. Соч. М., 1961. С. 83.

Одной из важнейших мишеней критики пост­
модернистов и их единомышленников является, 
как они говорят, “государственно-центристская 
система” исторического развития. Представляя 
международный мир в виде “политического про­
странства”, они полагают, что настало время “на­
чать заполнение этого пространства наиболее 
значительными” для них “предметами”8.

Сторонники данного подхода к интерпретациям 
исторических процессов исходят из того, что госу­
дарство, как они выражаются, было “побочным 
продуктом очень специфического периода европей­
ской истории”. С их точки зрения, государства “ста­
ли значительным отклонением от политической 
модели предшествовавших тысячелетий”, исказив 
таким образом логику исторического процесса, ко­
торая сформировалась в рамках тенденций, свойст­
венных догосударственным “общностям”9.

Оставляя в стороне оценку в высшей степени 
необычной трактовки достоинств внутриплемен- 
ных и межплеменных отношений, отметим, что 
крупнейшие мыслители Нового времени вполне 
убедительно показали, в чем именно заключаются 
преимущества государства по сравнению с теми 
общностями, которые ему предшествовали. Напри­
мер, по убеждению Макиавелли, государство явля­
ется институтом, способным содействовать избав­
лению людей “от изуверства и насилия”, поддержа­
нию правопорядка как внутри государства, так в 
отношениях с другими народами10.

Весьма близок к итальянскому мыслителю в 
оценке достоинств государства и французский 
мыслитель Ж. Боден. Он видел в государстве 
важное средство избавления народа Франции от 
бедствий внутренней междоусобицы и беззако­
ния. Ему принадлежит определение государства 
как “правовой организации многих семейств и об­
щего им имущества под державной властью”11. 

Но, пожалуй, лучше других определил социаль­
ное и историческое значение государства англий­
ский мыслитель Т. Гоббс. Он полагал, что госу­
дарство является самым значительным актом че­
ловеческого творчества, не уступающего по 
своим последствиям акту создания самого челове­
ка. “.. .В государстве, - писал он, - господство ра­
зума, мир, безопасность, богатство, благообра­
зие, взаимопомощь ... науки, доброжелательст­
во”, а “вне государства - господство страстей, 
война, страх, бедность, мерзость, одиночество, 
варварство, невежество, дикость”12 13 14.

Мыслители Нового времени, в частности 
Ж. Боден, Б. Спиноза, Д. Локк, Ф. Прокопович, 
И. Бентам и некоторые другие отмечали важную 
роль государства в решении общенациональных, 
хозяйственных проблем. Они рассматривали его 
как учреждение, способное содействовать произ­
водству “средств к существованию”, развитию 
промышленности, строительству дорог, мостов, 
храмов и многих других объектов, которые обес­
печивали безопасность и благополучие наро­
дов. Поэтому, как говорил Прокопович, кто 
против государства, тот хочет “погибели челове- 

-„14ческой * * .
В целом, суждения мыслителей этой эпохи 

сводились к выводу о государстве как о весьма 
важном субъекте исторических перемен, с дея­
тельностью которого связывались представления 
о новой роли и возможностях человека. Незави­
симо от особенностей позиции того или иного 
мыслителя и тех задач, которые они рассматрива­
ли в первую очередь, взгляды на государство, как 
правило, концентрировались на его способности 
влиять на ход событий и изменять к лучшему си­
туации, в условиях которых протекала жизнедея­
тельность народов. И именно под влиянием ана­
лиза государственной практики в немалой степе­
ни складывалось новое понимание исторических 
процессов. История стала рассматриваться как 
логически связанная, взаимообусловленная цепь 
событий, как единый процесс перемен.

Необходимо отметить, что на ранней стадии 
развития идей и концепций Нового времени госу­
дарство интерпретировалось как недостаточно 
активная, либо как пассивная структура истори­
ческого процесса. Это проявлялось в том, что в 
эти годы еще не ставились далеко идущие задачи 
по переустройству социальных отношений. Не­
смотря на многие достоинства утопических про­
ектов (отчасти и проектов “вечного мира”), они 
еще не носили характера пригодных для практи­
ческой реализации программ. Тот же упрек мож­

ГОСУДАРСТВО И ПРАВО № 10 2005



ФИЛОСОФИЯ ИСТОРИИ И ГОСУДАРСТВО 23

но адресовать и великому голландскому мысли­
телю Г. Гроцию. Хотя он сделал очень много для 
обоснования важной роли государства в междуна­
родном мире, разрабатывая основы межгосудар­
ственных отношений, тем самым ориентируя на­
роды в направлении мирных и деловых отноше­
ний, он писал еще “о праве войны и мира”, не 
проводя между этими состояниями принципиаль­
ных различий, требующих совершенно новых 
международных отношений.

На наш взгляд, философия истории, которую в 
свое время развивали немецкие философы 
И. Кант, Г. Гегель и некоторые другие авторы15 16, 
относится к иной традиции исследования генезиса 
и смысла исторических процессов. Согласно Кан­
ту, “природа” является движущей силой истории и 
средством, которым она пользуется, является 
“антагонизм” людей. “Природа, - писал он, - ис­
пользует “неуживчивость людей, даже больших 
обществ и государственных организмов, чтобы в 
неизбежном антагонизме между ними найти со­
стояние покоя и безопасности; другими словами, 
она, посредством войн и... чрезвычайного напря­
жения.. . посредством действий... побуждает” лю­
дей “к тому, что разум мог бы подсказать им и без 
столь печального опыта”56. Между тем, в концеп­
ции Гегеля эти функции выполняет “абсолютный 
дух”. Отказывая людям, как и Кант17 18, в способно­
сти находить правильные решения и поступать в 
соответствии с “идейностью”, “идеалами” и “доб­
родетелями”, он утверждал, что логика историче­

15 См., например: Козловский П. Мир о модерне. М., 2002; 
Посконина О.В. Философия государства Никласа Лумана. 
Ижевск, 1996.

16 Кант И. Соч. В 6-ти т. Т. 6. М„ 1966. С. 8, 11,15.
17 Он, как известно, исходил из того, что у людей “нельзя 
предполагать какую-нибудь разумную собственную цель” 
(см.: Кант И. Указ. соч. С. 8).

18 См.: Гегель Г.В.Ф. Соч. Т. 8. М.-Л., 1935. С. 20; Кисель МА. 
Гегель и современный мир. Л., 1982. С. 123.

19 В том же духе интерпретировал государство и Кант, счи­
тавший, что “природа” выразила в нем логику ненасытной 
жажды “обладать и господствовать”, а не логику мирных и 
деловых отношений или, как он выражался, логику “ар­
кадских пастухов” (см. об этом: Дарендорф Р. Современ­
ный социальный конфликт. М„ 2002. С. 41).

20 Гегель Г.В.Ф. Философия права. М., 1990. С. 464.

ского движения проявляется в борьбе, в том чис­
ле и в борьбе государств' . Находясь в естествен­
ном состоянии по отношению друг к другу, 
государства, по его мнению, предназначены для 
ведения борьбы19. “Поскольку государство дей­
ствительно существует, - писал он, - оно должно 
иметь реальную возможность вести войну ...”20. 
В этом, полагал Гегель, заключается историчес­
кое назначение государств - они являются не 
только “суть наивысшее в мире”, в котором выра­
жаются стадии исторического развития, но и 
средством, при помощи которого народы, участ­

вуя в конфликтах и войнах, сохраняют свое 
“нравственное ...здоровье” и жизнеспособ- 

21ность .
Еще в XIX в. концепция философии истории, 

предложенная Кантом и Гегелем, была подверг­
нута критике как в отечественной, так и в зару­
бежной литературе. В частности, известный рос­
сийский западник Т. Грановский оспаривал пра­
вомерность квалификации Гегелем последнего 
периода исторического развития как “германско­
го” и отмечал, что один из важнейших для фило­
софии истории вопросов о принципах и критериях 
различения “необходимых” и “случайных” собы­
тий пока еще не получил своего разрешения. Как 
следствие этого, “смутно понятая философская 
мысль о господствующей в ходе исторических со­
бытий необходимости” у некоторых писателей 
получила характер “фатализма”, отводя народам 
роль статистов в истории22.

С полным текстом 
документа можно 
ознакомиться в 
библиотеке

ГОСУДАРСТВО И ПРАВО № 10 2005


